
 

 

 )کتاب(  یو سن عهیمصلحت در فقه ش
 
 نسب ینیحس یعل  دی: سخلاصه  سندهینو
 یاسدالله توکل: کتاب  سندهینو
 

 ده یچک 
که اعتبار    یدر حوزه فقه مصلحت اثر اسدالله توکل  ی کتاب  یو سن  عه ی در فقه ش  مصلحت

سنت و اهل  عهیاز منظر ش  یاستنباط احکام شرع  یعنوان منبع مستقل برامصلحت را به
 .دهدیقرار م یمورد بررس

 

استصلاح، استحسان  اس،یق  یها سنت، به مصلحت در قالبدر فقه اهل  سندهیگفته نو   به
مانند مباحث مربوط   یمباحث فقه  انیدر م عهی اما در فقه ش شود؛یپرداخته م   عیو سد ذرا

مصلحت را مشاهده کرد. به   یردپا  توانیم  ه یفق  تیبر محجوران و ولا  تیبه اهم و مهم، ولا
و متفرقه و گاه درباره مصالح   ی گاه در موارد جزئ  عه یمصلحت در فقه ش  یینگارنده، کارا  انیب

نفس، عقل، نسل، و مال(، قاعده اهم    ن،یبه صورت منضبط همچون مصالح پنجگانه )حفظ د
 .آمده است انیسخن به م تیو مهم، حفظ نظام و ولا 

 
نگارنده کتاب است. به باور او حاکم    یمدعا  یمهم مصلحت در صدور احکام حکومت  نقش

مصلحت نظام با مشورت با    صیمانند مجمع تشخ  ییسازوکارها  جادی با ا  یجامعه اسلام
 پردازد یحکومت م ازیکارشناسان به صدور حکم در موارد مورد ن

 
احکام از   ت یاصل تبع  رشی بودن اصل مصلحت بر پذ  ی همچون مبتن  یگفته نگارنده، موارد   به

عقل نسبت به مصالح و مفاسد و هماهنگ بودن مصلحت با    صیمصالح و مفاسد، تشخ 
و    کند؛یو اهل سنت درباره مصلحت ذکر م  عه یاز نقاط اشتراک در فقه ش  عتیمقاصد شر 

ظن مقابل،  راه  یدر  ق  یابیدست  یهابودن  و  استصلاح  مانند  مصلحت  م  اسیبه    ان یدر 
اعتبار مصلحت در   نیقی فر  زینقطه تما  عهیش  انیبودن آن در م  یسنت، و قطعاهل درباره 
 .است یاستنباط احکام شرع ریمس

 
 و ساختار یاجمال یمعرف
توسط مرکز انتشارات مؤسسه    ،ینوشته اسدالله توکل  ،یو سن  عهیمصلحت در فقه ش   کتاب

عنصر مصلحت    سندهیش منتشر شد. نو ۱۳۸۴در سال    ینیامام خم  یو پژوهش  یآموزش

در حکومت    ژهیوبشر در ابعاد گوناگون آن به  یپاسخ به معضلات اجتماع   یاز راهکارها   یک یرا  
قرار گرفته است. او به    شتریمورد توجه ب  رانیا  یاسلام  لابکه پس از انق  داندیم  ییولا
مواجهه با عنصر مصلحت در فقه    یبه چگونگ   ییکتاب درصدد پاسخگو  نیدر ا  لیدل  نیهم
(.  ۱۵-۱۴باره وجود دارد )ص  نی سنت در او اهل  عهیش  انیم  یچه تفاوت  نکهیاست و ا  نیقی فر
 .(۱۶دانسته است )ص یاکتاب، روش کتابخانه نیروش خود را در ا سندهینو
 

 ساختار 
است. بخش اول کتاب که در هفت فصل    افتهیفصل سامان    نیدر سه بخش و چند  کتاب
تب  فیاز جمله تعر  یاتیآمده، به کل  گرد با مصلحت ازجمله    یهاواژه  نییمصلحت،  همسو 



 

 

عقل قبح  و  تب  یحسن  سبب،  و  علت  متکلم  ن یی و  عرف  در  مصلحت  فقهاء،    نی عنصر  و 
به   میو تقس  تیبه لحاظ اهم  میاعتبار، تقس  ل یبه لحاظ دل  میمصلحت مانند تقس  ماتیتقس

  م یرفع آن مانند تقد  یبه مسئله تزاحم مصالح و راهکارها   تیلحاظ گستره موضوع، و در نها
 افتهیاختصاص    یبر تبع  یمصلحت اصل  میتقد  ایمصلحت عام بر خاص    میاهم بر مهم، تقد 

 .(۱۵۸-۱۹است )ص
 
سنت پرداخته است  اهل  دگاهیدر بخش دوم کتاب، در هشت فصل به مصلحت از د  سندهینو

گوناگون در اعتبار مصلحت از جهت منبع بودن، ادله مراعات    یهادگاهیهمچون د  یو مباحث
بکارگ و   عیذرا  استصلاح، استحسان، سد  عت،یمصلحت، مقاصد شر  یری مصلحت، ضوابط 

بخش سوم    ی عنیبخش کتاب    نی تر(. مهم۲۹۵  -۱۵۹)ص  دهدیقرار م  یرا مورد بررس  اسیق
بخش به    نیاختصاص داده شده است. مؤلف در طول ا  عهیفقه ش  دگاهیآن به مصلحت از د

در س فقه ش  گاهی )ع(، جامعصومان  رهیمصلحت  در  در صدور    عه، یمصلحت  نقش مصلحت 
 .(۳۸۱-۲۹۷)ص پردازدیسنت مو اهل عهیو تفاوت مصلحت در فقه ش ،یاحکام حکومت

 
 رفع تعارض مصالح یچگونگ 

که با انجام   شودیاست که بر فعل مشروع مترتب م  یقتیحق  سنده،ی بنا بر نظر نو  مصلحت
کمال   فعل،  م  ایآن  حاصل  هدف  به  اشودیوصول  اساس  بر  مقام    ف،یتعر  نی .  در  شارع 

  ی برا  یلیو وسا نیو سپس قوان ردیگیرا در نظر م یابتدا اهداف و اغراض یشیاندمصلحت
که ما را به آن اهداف   یشرع  نی احکام و قوان  ل،یدل  نیهم  به  کند؛یبه آن هدف وضع م  لین
(. مصالح به گفته نگارنده، گاه با مصالح  ۹۲-۹۱)ص  دانندیمصلحت م  یرا دارا   رسانندیم
 .ارائه کرده است یمتعدد یتزاحم راهکارها  نیرفع ا یکه برا  شوندیدچار تزاحم م گرید
 
نو  به با    سندهیباور  مصالح  تزاحم  مقام  مقدم    گر،یکدی در  مهم  مصلحت  بر  اهم  مصلحت 
(.  ۱۳۳-۱۳۱)ص  شودیم   رییسطح بودند، قائل به تخ  کیو اگر هر دو مصلحت در    شودیم

مصلحت اهم   صیتشخ  یچند ضابطه برا ،یو سن  عهی ش یفقها یهادگاهیاو با استناد به د
حفظ نفس، حفظ عقل،    ن،یگانهِ حفظ دمصالح پنج  نی ب  بیترت   تیازجمله رعا  دهد؛یارائه م

  د یبا   یگریپنج مصلحت با د  نیهر کدام از ا   نی حفظ نسل و حفظ مال، که در صورت تعارض ب
  م ی مصلحت عموم بر مصلحت خاص، تقد می(. تقد۱۴۱-۱۳۸شود )ص تی آنها رعا انیم بیترت

 می مصلحت موسع و تقد  بر  قی مصلحت مض  می بدل، تقد   یمصلحت بدون بدل بر مصلحت دارا
رفع تزاحم مصالح است که نگارنده به آنها   یراهکارها برا   گریاز د  یبر تبع   یمصلحت اصل

 .(۱۴۷-۱۴۴) اشاره کرده است
 

 ی فقه لیعنوان دلمصلحت به اعتبار
به   سندهینو  رد؟یمورد استفاده قرار گ  یمستقل فقه  لیدل  کیعنوان  به  تواندیمصلحت م  ایآ

اعتبار  از اهل  یو برخ  هیامام  یفقها   کند؛یاشاره م  پردازانهیدو گروه نظر سنت که منکر 
که قائل به   یمستقل در کنار قرآن، سنت و عقل هستند و کسان  لیعنوان دلمصلحت به

سنت  از منابع اهل  یهستند. به گفته نگارنده تعداد  یفقه  لیدل  کی  نوانعاعتبار مصلحت به
صورت منبع  آن را به  گری د  یاند و تعداددر نظر گرفته  یمصلحت را مناط و ملاک حکم شرع

  ی( نگارنده در ادامه به ادله اهل سنت برا ۱۶۸- ۱۶۳اند )صمحسوب کرده  یجعل حکم شرع
بودن   یی و عقلا  یعقل  ،یپردازد که ازجمله فطر یمراجعه به مصلحت در استناط احکام م



 

 

فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَىٰ« و آ  ۱۲۳  هیهمچون آ  یاتیمصلحت، آ اتَّبَعَ هُدَايَ    ه یسوره طه »فَمَنِ 
 .(۱۷۵-۱۶۹و اجماع )ص اتی»وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إلِاَّ رَحْمَةً للِْعَالمَِینَ«، روا  اءیسوره انب ۱۰۷

 
 عت یمقاصد شر انیمصلحت و ب یر یبکارگ ضوابط
دارا   یقی و حق  ی مصلحت شرع  مؤلف آن هماهنگ   کی   یرا  و  دانسته  با مقاصد   یضابطه 

  ضابطه  نی و شرح ا  لی ضوابط تفص  هیاندراج مصلحت تحت مقاصد شارع است و بق  ایشارع  
 .(۱۸۴-۱۷۷)ص رندیضابطه قرار بگ  نیا می قس توانندیبوده و نم

 
نفس، عقل، نسل و   ن، ی در پنج مورد حفظ د  یو مصالح کل  عت یانحصار مقاصد شر  یتوکل

موارد   نی از تسامح ندانسته و ا  یاند را خالاجماع کرده  یادعا  یمال که مشهور برآنند و بعض
و حفظ نظام،    ینیحکومت د  لی او تشک   ده ی. به عقکندیم  یرا مقاصد و اهداف متوسط معرف

از مقاصد شارع   زیاز اسارت جهل و خرافه، و حفظ وحدت ن  ییرها  و  ی حفظ عرض، حفظ آزاد
اسلام حکومت  و  نظام  حفظ  پرتو  در  و  ا  یهستند  شدن  فراهم  اهداف    نی با  و  مقدمات 

د جامعه  در  مردم  ارتقا  ینیمتوسط،  خواهند    یمعنو  یبه  ح  افتیدست  و   بهیط  اتیکه 
 .(۲۰۲-۱۸۵خواهد بود )ص  ری مس نیدر ا یانسان

 
 مصلحت در معاملات و عدم اعتبار آن در عبادات اعتبار

در مورد هر    یمصلحت جزئ  تواندیاست و عقل نم  ی احکام عبادات، تعبد  سندهینو   انیب  به
  صیراه ادراک عقل در تشخ اتیاز احکام عبادات را ادراک کند، چون در محدوده تعبد یحکم

مصالح بسته است؛ اما در باب معاملات چون حکمت و مصلحت احکام روشن است، امکان  
  عت ی در شر  یاحکام تعبد  نیخواهد بود. همچن  سوریآن م  دمصلحت و ادراک موار  صیتشخ

عقل    یشیاندمصلحت  یبرا   یثابت هستند چون مصالح آنها ثابت است و در امور ثابت مجال
بر مصالح متغ اما در حوزه معاملات چون  برا   یمبتن  ر یوجود ندارد؛  عقل مجال    یهستند، 

 .(۲۱۳-۲۰۳وجود دارد )ص یشیاندمصلحت
 

 سنت اهل یادله اختصاص اعتبار
  عی مصالح مرسله، استحسان، سد ذرا  لِ یسنت چند دلاهل  انیاساس گزارش کتاب، در م  بر

آن  یاند و برخمورد بحث قرار گرفته یعنوان منابع مستقل استنباط احکام شرعبه اسیو ق
 .اندآن را رد کرده  یا را قبول و عده

 
سنت است. قلمرو عمل به  نزد اهل  عتیمرسله ازجمله منابع شناخت احکام شر  مصالح

است.    یرعبادی فقط معاملات و امور غ  دانند،یکه آن را معتبر م   یمصالح مرسله از نظر کسان

ادله  سنده،یبه گفته نو اعتبار مصالح مرسله به  صحابه و   رهیمانند عقل، س  یاقائلان به 
در   ی(. و۲۳۸-۲۱۳)ص  پردازدیم  زیادله به نقد آنها ن  نیا  انیاند. او با بسنتّ تمسک کرده

استنباط احکام    یعنوان منبع مستقل براادامه به ذکر ادله منکران اعتبار مصالح مرسله به
ا  هیامام  عهیازجمله ش  یشرع و  سدّ باب    نیتضاد و تناقض در فقه و همچن  جاد یپرداخته 

 .(۲۵۱-۲۳۸)ص کندیم یمعرف تبارعدم اع نیا  لیاجتهاد را از دلا
 
برا  سندهینو استناد  مورد  ادله  به  ادامه  برخ  یدر  منظر  از  از مذاهب    یاعتبار استحسان 

آاهل ازجمله  م  ۵۵  هیسنت  اشاره  اجماع  و  زمر، سنت  و    کند یسوره  نقد  مورد  را  آنها  و 
اشاره دارد که به محذورات استحسان    ی. او در مقابل به ادله کساندهدیقرار م  یبررس



 

 

  کی  یاستحسان ممکن است باعث صدور چند حکم متفاوت برا   نکهیاند؛ ازجمله اپرداخته
سوره نساء گفته شده در صورت تنازع در  ۵۹  هیچون آ  یاتیبر اساس آ  نکهیموضوع شود و ا 

 .(۲۷۰- ۲۵۳نه به استحسان )ص دیبازگردان امبریحکم آن را به خدا و پ  ،یامر
 

  سندهیاست که نو  یاستناط احکام شرع   یسنت برا ادله اهل  گریاز د  زین  اسیو ق  عیذرا  سد
 عیدر مورد دلائل سد ذرا  لیادله آنها پرداخته است. او پس از جرح و تعد  یبه نقد و بررس

به نقل   ایو    گرددیبه عقل باز م  ایو    ستیبه صورت مستقل قابل اتکا ن  لیدل  نی ا  دیگویم
تمسک    یاتیبه آ  زیعنوان منبع مستقل نبه  اس یدر مورد عدم اعتبار ق  ی(. و۲۷۹-۲۷۱)ص

که   امبرصیاز پ  یتیرابطه به روا  نیدر ا  نیدلالت دارند. همچن  عتیشر  تیکه بر جامع  کندیم
عل فتنة  »اعظمها  برأ  سونیقیقوم    یامت  یفرمود:  و    حلونی ف  همی الامور    حرمونی الحرام 

علم است؛ لذا هر    یا هر اماره  تیدر حج  اری مع  نکهیا  زیالحلال« استدلال کرده است. و ن

اگر    ایعلم باشد مثل خبر متواتر و    دیمف  مای مستق   دیبا   ایکه بخواهد حجت باشد    یااماره
علم نبوده و   دیمف  اسیکه ق  ییجاداشته باشد؛ لکن از آن  یپشتوانه علم دیآور است باظن

تمث نم  یمنطق  لیهمان  عن  توانیاست؛ پس  به  را  دانست    یحجت شرع  وانآن  معتبر 
 .(۲۹۵-۲۸۱)ص

 
 عه یمصلحت در فقه ش گاهیجا

از مراجعه به    یاسلام موارد متعدد  نی و حفظ د  یریگدر شکل  نکهیپس از اشاره به ا  مؤلف
- ۲۹۹موارد ) نیاز ا ییهامعصومان)ع( وجود دارد و ذکر نمونه  رهیاصل مصلحت در کلام و س

مصلحت در  ییپرداخته است. به گفته او، کارا عهیمصلحت در فقه ش گاهی جا انی(، به ب۳۱۲
ش جزئ  رد  یگاه  عهیفقه  م  یموارد  که  است  متفرقه  فقه  توانیو  ابواب  تمام  به    یدر 
پا  یمناسبت پ  یرد  را  از مصالح به صورت منضبط همچون مصالح    ز ی ن  یکرد، و گاه  دایآن 

د ولا  ن،یپنجگانه )حفظ  و  نظام  و مهم، حفظ  اهم  قاعده  مال(،  و   تی نفس، عقل، نسل، 
 .(۳۲۶-۳۱۳آمده است )ص انیسخن به م

 
 ی مصلحت در صدور احکام حکومت نقش

. حاکم در یاست و نه حکم ثانو  ینه از سنخ حکم اول  یحکم حکومت  سندهینو  دهیعق  به
حاکم    ایامر مسلمانان    یّ ول  ،یخداوند متعال است؛ اما در حکم حکومت  هیو ثانو   هیاحکام اول

  ت یندارد؛ بلکه اصل ولا  تیمشروع  یکه حکم حکومت  ستیبدان معنا ن  نی . ایجامعه اسلام
اساس خواهد   نیبر هم  زیحاکم ن  یحکم حکومت  تیاست. مشروع  هی لاز احکام او  تیو حاکم

بر اساس مصلحت حکم صادر کند و حکم او مُطاع خواهد    تواندیم  ی بود؛ لذا حاکم اسلام
اقامه کرده    یا بر مصلحت، ادله  یمبتن  یحکم حکومت  تیمشروع  یبود. مولف در ادامه برا

از    یاتیاستدلال به آ  ن ی و همچن  ت،یمو حاک  ت یبودنِ ولا  یو عقل  یاست ازجمله اصل فطر 
 .(۳۵۷-۳۲۷)ص تی اولو هیاطاعت و آ هیمانند آ میقرآن کر

 
 او  یهایژگیمصلحت و و صیتشخ مرجع

  یرا هم امر  تی ولا  یمتصد نیی دانسته، تع  یفطر   یرا امر   تی همانطور که اصل ولا  سندهینو
زمان غداندیم  یفطر در  امام معصوم)ع( دسترس  بتی.  به  امر   ست،ی ن  یکه  به  توجه  با 
 یشود که در ادله نقل  نی امر متع  نیا  یشخص به معصوم برا  نی ترکینزد  دیبا  ،ی و عقل  یفطر

  یکه برا  ییهایژگیشده است. از جمله و ری تعب هیو فق ،یراو  ،یحاکم، وال فه،ی از او به خل



 

 

و تقوا و عدالت است    ت،ی ریقدرت و مد   ت،یذکر شده است، فقاهت و اعلم  تی ولا  یمتصد
 .(۳۶۲-۳۵۷)ص

 
 مصلحت  صیمشورت در تشخ گاهیجا
 ییدایروابط و پ  یگستردگ  ،یجوامع بشر   شرفتیو پ  یدگیچی به نظر مؤلف، به جهت پ  بنا

به تمام    میمستق  تواندینم یشدن علوم و متون، حاکم اسلام  یامور مستحدثه، و تخصص
  یبازو  یا عده  د ی. به طور قطع باابدیرا در  یموضوعات آگاه شود و همه مصالح جامعه اسلام

 ص ی در تشخ  ییو ادراک بالا  یتوان علم  دیبا  ز ی. مشاورها نندباش  یحاکم اسلام   یمشورت
  ب یراه را، ترک  نیتر معقول  یموضوعات داشته باشند تا بتوان نظر آنان را صائب دانست. و

  یشده باشد، و به صورت بازو   لیو کارشناسان تشک   هانی فق  یکه از گروه  داندیم  ییشورا
معه به مشورت بپردازد. نمونه بارز  موضوعات و مصالح جا  صیحاکم با او در تشخ  یمشورت

ا تشخ  لیتشک   نهیزم  نیدر  فق  صیمجمع  از  مرکب  که  است  نظام    ی شورا   هانیمصلحت 
 .(۳۶۴-۳۶۲صاحب نظران است )ص ینگهبان، سران سه قوه، و برخ

 
 ی حاکم اسلام  یشیاندمصلحت حوزه
بر اساس مصلحت    رد،یگیکه با متخصصان صورت م  ییهابا توجه به مشورت  یاسلام  حاکم

تا مرز مصلحت نظام است. به گفته   کندیاقدام م  یبه صدور حکم حکومت  و محدوده آن 
دادند   صی را مصلحت تشخ  یاگر امر  یعنیمطلقه    تیاطلاق در ولا  د یمنظور از ق  سنده،ینو

باشد، لازم الاجرا   یو قانون اساس   یمخالف احکام اول  چه)با توجه به ضوابط مصلحت( گر
حاکم    اراتیو اخت  یقلمرو حکم حکومت  ایحاکم    یشیاندحوزه مصلحت  نیخواهد بود؛ بنابرا 

 .(۳۶۸است )ص دیفقط به مصلحت مق
 

 و اهل سنت   عهی اشتراک و افتراق مصلحت در فقه ش نقاط
احکام از    تیاصل تبع  رش ی مصلحت بر پذ  رشیبودن اساس پذ  یهمچون مبتن  یموارد  یتوکل

عقل نسبت به مصالح و مفاسد، هماهنگ بودن مصلحت   صیمصالح و مفاسد و قدرت تشخ
مصلحت را به عنوان نقاط    صیبودنِ تشخ  یعباد  ریو در حوزه مسائل غ  عت،یبا مقاصد شر 

 .(۳۷۳-۳۷۱)ص کندیذکر م نتو اهل س عهیاشتراک مصلحت در فقه ش
 
قالب  سنده،ینو   دهیعق   به در  مصلحت  به  سنت،  اهل  فقه  استصلاح،    اس،یق  یها در 

ذرا و سد  م  عی استحسان،  فقه ش  شود؛یپرداخته  در  لابه  عه یاما  فقه  یلادر    ی مباحث 
پا  توانیم و مهم، ولا  یرد  اهم  به  در مباحث مربوط  آورد که  به دست  را  بر   تی مصلحت 

 .بدان پرداخته شده است گرید هو موارد متفرق  ه،یفق تی محجوران، ولا

 
آنها   صیکه در باب مصلحت، تشخ م یابییگفته او، با دقت و تامل در فقه اهل سنت درم به
آن   قیچون تطب  کند؛یرا برآورده نم  عتیمقاصد شر  چگاهی است و مصلحت مظنونه ه  یظن
  عهیاما در فقه ش  ست؛ین  یو مسائل مستحدثه و نوظهور کار آسان  یبر افراد خارج  اتیکل

نبوده    یاز یمعتبر ن  ریغ  ی )ع( به اجتهادات ظنمعصومان  اتی روا  وبه عترت    یدسترس  لیبه دل
که با نصب عام از طرف    یحاکم اسلام  گاهی عادل در جا   هیبا رجوع به فق  بت،یو در عصر غ

 شود یگوناگون پاسخ گفته م  یهابشر در عرصه  یقی حق  یازهاین  افته،ی  تی مشروع  معصوم
 (. ۳۸۰-۳۷۳)ص


