
 

 

 چکیده ّ*

آن دسته از  مبانی کلامی اجتهاد در برداشت از قرآن کریم نوشته مهدی هادوی تهرانی

کند که فقیهان در فرایند برداشت از قرآن کریم به کار مبانی کلامی را بررسی می

پردازد که بایستی در آغاز گیرند. این کتاب ذیل عنوان مبانی صدوری به باورهایی میمی

، مصونیت فرایند اجتهاد مورد تأیید فقیه باشد، باورهایی همچون صدور قرآن از سوی خدا

دهد که فقیه بایستی از تحریف و مصونیت از خطا. در بخش مبانی دلالی نیز توضیح می

پذیرفته باشد که خداوند از کلمات قرآن معنای خاصی را اراده کرده و در بیان مراد خود از 

شیوه مفاهمه عمومی استفاده نموده است. بنا بر این، تفسیر فقهی مبتنی بر وجود 

متن است که بایستی از طریق روش فقهی کشف شود. نویسنده بسیاری معنای نهایی 

شمارد. از همین رو، بخش بزرگی از این اثر از آراء مطرح شده در هرمنوتیک را مردود می

اختصاص  به بحث هرمنوتیک، آراء هرمنوتیستها و رابطه هرمنوتیک با مبانی کلامی فقه

 .یافته است

از دیگر مباحثی  و جامعیت دین مسئله زبان دین، نظریه قبض و بسط تئوریک شریعت

اند. از نظر هادوی نظریه قبض و بسط شریعت در هستند که مورد توجه این اثر بوده

ای است که در مواردی خودشکن است. همچنین او منکر پیشرفت معارف بشری به گونه

 .نظریه قبض و بسط شریعت مطرح شده است

 معرفی اجمالی

جلد اول از مجموعهای سه  [۱]کتاب مبانی کلامی اجتهاد در برداشت از قرآن کریم، 

جلدی درباره موضوع کلی مبانی کلامی اجتهاد است. بنا به اظهار نویسنده، جلد دوم این 

مجموعه معطوف به مبانی اجتهاد در فهم سنت و جلد سوم مربوط به مبانی کلامی 

گاه منتشر نشد. کتاب برگرفته از عقل است. جلد دوم و سوم هیچ اجتهاد در به کارگیری

ش، در ۱۷۱۱گفتارهای مهدی هادوی تهرانی است. این کتاب نخستین بار در سال درس

قم منتشر شد. همچنین این کتاب برگزیده نخستین دوره کتاب سال حوزه علمیه قم 

 .است

 نویسنده

متولد ۱۷۳۱ش، روحانی شیعه و از اساتید حوزه علمیه قم است.  مهدی هادوی تهرانی

هادوی پس از تحصیل در رشته مهندسی برق الکترونیک دانشگاه صنعتی شریف وارد 

حوزه علمیه قم شد. او تحصیلات دوره خارج فقه و اصول خود را نزد استادانی آیتالله 

گذراند. آیتالله سبحان ،  و حائری تبریزی، وحید خراسانی، مکارم شیرازی، شاهرودی

 [۲].هادوی را مبتکر دانش نوین مبان  کلام  اجتهاد م دانند

های فقه، حقوق، رجال و کلام است. عنوان هادوی تهرانی نویسنده چندین کتاب در زمینه

برخی کتابهای او عبارتند از: تحریر المقال فی کلیات علم الرجال، تاملات در علم اصول 

فقه، ولایت فقیه: مبانی، ادله و اختیارات، ولایت و دیانت، شرایط عقود و قراردادهای جدید 

و ساختار کلی نظام اقتصادی اسلام در  در فقه اسلامی، مکتب و نظام اقتصادی اسلام

https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%D9%87%D8%AF%DB%8C_%D9%87%D8%A7%D8%AF%D9%88%DB%8C_%D8%AA%D9%87%D8%B1%D8%A7%D9%86%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%B1%D8%A7%D8%A8%D8%B7%D9%87_%D9%81%D9%82%D9%87_%D9%88_%D9%87%D8%B1%D9%85%D9%86%D9%88%D8%AA%DB%8C%DA%A9?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%86%D8%B8%D8%B1%DB%8C%D9%87_%D9%82%D8%A8%D8%B6_%D9%88_%D8%A8%D8%B3%D8%B7_%D8%AA%D8%A6%D9%88%D8%B1%DB%8C%DA%A9_%D8%B4%D8%B1%DB%8C%D8%B9%D8%AA?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%AC%D8%A7%D9%85%D8%B9%DB%8C%D8%AA_%D8%AF%DB%8C%D9%86?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%D9%87%D8%AF%DB%8C_%D9%87%D8%A7%D8%AF%D9%88%DB%8C_%D8%AA%D9%87%D8%B1%D8%A7%D9%86%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF_%D8%AA%D8%A8%D8%B1%DB%8C%D8%B2%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D8%AC%D9%88%D8%A7%D8%AF_%D8%AA%D8%A8%D8%B1%DB%8C%D8%B2%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D8%B3%DB%8C%D8%AF_%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF_%D9%87%D8%A7%D8%B4%D9%85%DB%8C_%D8%B4%D8%A7%D9%87%D8%B1%D9%88%D8%AF%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D9%86%D8%A7%D8%B5%D8%B1_%D9%85%DA%A9%D8%A7%D8%B1%D9%85_%D8%B4%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D8%B2%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D9%86%D8%A7%D8%B5%D8%B1_%D9%85%DA%A9%D8%A7%D8%B1%D9%85_%D8%B4%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D8%B2%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D9%88%D8%AD%DB%8C%D8%AF_%D8%AE%D8%B1%D8%A7%D8%B3%D8%A7%D9%86%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D9%88%D8%AD%DB%8C%D8%AF_%D8%AE%D8%B1%D8%A7%D8%B3%D8%A7%D9%86%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D8%B3%DB%8C%D8%AF_%DA%A9%D8%A7%D8%B8%D9%85_%D8%AD%D8%A7%D8%A6%D8%B1%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-2
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%B4%D8%B1%D8%A7%DB%8C%D8%B7_%D8%B9%D9%82%D9%88%D8%AF_%D9%88_%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%AF%D9%87%D8%A7%DB%8C_%D8%AC%D8%AF%DB%8C%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D9%81%D9%82%D9%87_%D8%A7%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_(%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%81%DB%8C_%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%B4%D8%B1%D8%A7%DB%8C%D8%B7_%D8%B9%D9%82%D9%88%D8%AF_%D9%88_%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%AF%D9%87%D8%A7%DB%8C_%D8%AC%D8%AF%DB%8C%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D9%81%D9%82%D9%87_%D8%A7%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_(%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%81%DB%8C_%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%B4%D8%B1%D8%A7%DB%8C%D8%B7_%D8%B9%D9%82%D9%88%D8%AF_%D9%88_%D9%82%D8%B1%D8%A7%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%AF%D9%87%D8%A7%DB%8C_%D8%AC%D8%AF%DB%8C%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D9%81%D9%82%D9%87_%D8%A7%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_(%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%81%DB%8C_%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%88%D9%84%D8%A7%DB%8C%E2%80%8D%D8%AA%E2%80%8C_%D9%81%E2%80%8D%D9%82%E2%80%8D%DB%8C%E2%80%8D%D9%87%E2%80%8C:_%D9%85%E2%80%8D%D8%A8%E2%80%8D%D8%A7%D9%86%E2%80%8D%DB%8C%E2%80%8C%D8%8C_%D8%A7%D8%AF%D9%84%E2%80%8D%D9%87%E2%80%8C_%D9%88_%D8%A7%D8%AE%E2%80%8D%D8%AA%E2%80%8D%DB%8C%E2%80%8D%D8%A7%D8%B1%D8%A7%D8%AA%E2%80%8C(%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%81%DB%8C_%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%88%D9%84%D8%A7%DB%8C%E2%80%8D%D8%AA%E2%80%8C_%D9%81%E2%80%8D%D9%82%E2%80%8D%DB%8C%E2%80%8D%D9%87%E2%80%8C:_%D9%85%E2%80%8D%D8%A8%E2%80%8D%D8%A7%D9%86%E2%80%8D%DB%8C%E2%80%8C%D8%8C_%D8%A7%D8%AF%D9%84%E2%80%8D%D9%87%E2%80%8C_%D9%88_%D8%A7%D8%AE%E2%80%8D%D8%AA%E2%80%8D%DB%8C%E2%80%8D%D8%A7%D8%B1%D8%A7%D8%AA%E2%80%8C(%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%81%DB%8C_%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%E2%80%8D%DA%A9%E2%80%8D%D8%AA%E2%80%8D%D8%A8%E2%80%8C_%D9%88_%D9%86%E2%80%8D%D8%B8%D8%A7%D9%85%E2%80%8C_%D8%A7%D9%82%E2%80%8D%D8%AA%E2%80%8D%D8%B5%E2%80%8D%D8%A7%D8%AF%DB%8C%E2%80%8C_%D8%A7%D8%B3%E2%80%8D%D9%84%D8%A7%D9%85%E2%80%8C_(%D9%85%D8%B9%D8%B1%D9%81%DB%8C_%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1


 

 

و  [۳]پایگاه اسلام کوئست [۷]قرآن. همچنین او موسس موسسه رواق حکمت، 

 .است [۵]دائرةالمعارف اسلامپدیا

 ساختار کتاب

شود. بخش تقسیم می« مبانی دلالی»و « مبانی صدوری»این اثر به دو بخش اصلی 

مبانی صدوری کمتر از یک چهارم اثر را به خود اختصاص داده است. این بخش به سه مبنا 

که با مفاد و الفاظ و چینشش از سوی خداوند نازل سندیت قرآن، یعنی این( ۱پردازد: )می

مصونیت قرآن از تحریف، یعنی اینکه قرآن امروزی به همان وضعیتی است  (۲شده است. )

آخرین مبنای صدوری نیز ( ۷که در صدر اسلام بوده و از تحریف مصون مانده است. )

مصونیت وحی از خطا است. معنای این مبنا این است که علم الهی که به صورت وحی 

غ از هر خطایی در امان بوده استبه پیامبر نازل شده است در مرحله پذیرش و ابلا . 

خداوند از کلمات قرآن، معنای ( ۱شود: )مبانی دلالی نیز به چهار بخش تقسیم می

خاصی را اراده کرده است. بنا بر این ادعای برخی متفکران مکتب هرمنوتیک مبنی بر 

بر نسبی بودن فهم متن و عدم یگانگی معنای آن پذیرفته نیست. فعالیت اجتهاد مبتنی 

ای در پس الفاظ قرآن وجود دارد و این باور کلامیِ فقیه است که معانی مشخص و یگانه

دست  -در بیان مراد الهی ( ۲ها دست یافت. )های تفسیری به آنبایستی از طریق روش

از شیوه مفاهمه عمومی استفاده شده است نه از بیان رمزی و  -کم در احکام فرعی 

ها برای مخاطبان معمول وجود داشته ل آیات، زمینه فهم آندر زمان نزو( ۷تمثیلی. )

تواند در است. حال اگر فقیهی نظری به خلاف فهم مخاطبان عصر نزول داشته باشد، نمی

های پیشین در افق توجیه فهم خود بگوید که این فهم مربوط به زمان ما است و فهم

ادرست بوده است و این فهم گوید فهم پیشین نروزگار گذشته معنا داشته؛ بلکه می

ها است؛ مگر آن احکامی شمول و برای تمامی زماناحکام الهی جهان( ۳صحیح است. )

ها ثابت شده باشدکه منسوخ یا متغیر بودن آن . 

از آنجا که نویسنده بسیاری از مبانی هرمنوتیک را مغایر با مبانی کلامی فقهیان در 

ز کتاب به توضیح هرمنوتیک اختصاص یافته و آرای داند بخش بزرگی ابرداشت از قرآن می

اندیشمندانی همچون شلایرماخر، دیلتای، هایدگر، گادامر و هرش به طور مفصل تشریح 

و نقد شده است. همچنین در ادامه نظریه قبض و بسط تئوریک شریعت بررسی شده و 

 .در نهایت مسئله ثبات و تغیر در احکام الهی تحلیل شده است

حتواگزارش م  

است. بنا بر این نویسنده چندان در پی بیان  این اثر در واقع درآمدی به رابطه کلام و فقه

نظریات شخصی خود نیست؛ بلکه توجه خود را بر ارائه فهرستی از مبانی کلامی غالب بر 

فضای فقهی شیعه متمرکز کرده است. مبنای اساسی توضیحات کتاب این است که فقه 

کند: یکی مبانی در استنباط حکم شرعی از قرآن دو دسته از مبانی کلامی را اخذ می

های عمده خود معطوف به مبانی دلالت. تمرکز اساسی کتاب نیز در بخش صدور و دیگری

توضیح نظریات تفسیر متن نزد فیلسوفان غربی است. بنا بر این به توضیح و نقد مفصل 

https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-3
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-3
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-4
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-4
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-5
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-5
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%B1%D8%A7%D8%A8%D8%B7%D9%87_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85_%D9%88_%D9%81%D9%82%D9%87?redlink=1


 

 

پردازد. آنچه در متفکران هرمنوتیک و همچنین نظریات کارل پوپر و عبدلکریم سروش می

های نویسنده استآید برخی از مدعیات و استدلالادامه می . 

 اعجاز، بهترین دلیل صدور

داند؛ چرا نویسنده بهترین شیوه اثبات صدور قرآن از سوی خداوند را اثبات اعجاز قرآن می

که اثبات صدور بر اساس آیات خود قرآن استدلالی دوری و نامعتبر خواهد بود و اثبات صدور 

خود نیازمند مبانی عقلی دیگر  -ودن علاوه بر طولانی ب -بر مبنای روایات معصومان نیز 

رود و موارد إعجاز بلاغی، إعجاز است. بنا بر این به سراغ دلایل اثبات اعجاز قرآن می

عددی، هماهنگی درونی محتوای قرآن، اخبار غیبی، معارف نوین قرآن نسبت به زمان 

 صدور، ابطال نشدن هیچ یک از مطالب قرآن تا کنون و موارد دیگر را بررسی

(۵۵-۳۴کند)صمی . 

های معنایینظریه سایه  

نویسنده معتقد است گاهی ورای مقصود متکلم مطالب دیگری نیز از کلام او فهمیده 

شود که عصبانی است. این معانی با الفاظ شود، مثلاً از لحن سخنش فهمیده میمی

وجود دارد. « لتدلا»اند و حتی گاهی گوینده قصد ابراز این معنا را ندارد؛ اما بیان نشده

گوید و آن را چیزی جز معنای می های معنای سخنسایه هادوی به این نوع دلالت

داند. بنا بر این اگر منظور از مراد متکلم فقط معنای حقیقی یا حقیقی یا مجازی می

 -۱۱۱های معنای سخن رابطه تباین برقرار است)صمجازی کلام باشد، بین آن و سایه

ور از دانش تفسیر متن، کشف مراد حقیقی یا مجازی متکلم باشد، آن حال اگر منظ(. ۱۱۵

های معنایی نامیم و اگر منظورمان کشف سایهمی تفسیر سخن یا فهم سخن را عمل

مباحث هرمنوتیک در بسیاری موارد (. ۱۱۱نامیم)صمی تأویل متن سخن باشد آن را

لم استهای معنایی است که جدا از کشف مراد متکمربوط به سایه . 

 تفاوت هرمنوتیک با نقش زمان در اجتهاد

گوید که گرچه این مؤلف پس از بررسی مکاتب مختلف در پدیدارشناسی و هرمنوتیک، می

مباحث به ظاهر شبیه به بحث نقش زمان و مکان در اجتهاد )مطرح شده از سوی آیتالله 

است؛ اما در واقع تفاوتهای زیادی بینشان برقرار است. مبحث اخیر، مربوط به  (خمینی

این است که مجتهد باید در استنباط احکام ثابت به موقعیت زمانی و مکانی موضوعات 

توجه داشته باشد و در هنگام استنباط احکام متغیر به خصوصیات موقعیت و شرایط آن 

ی وابستگی جبری فهم مجتهد به سنت و شرایط التفات داشته باشد. این به معنا

« عالمِ باید عالمِ روزگار خویش باشد»فرهنگی و تاریخی نیست. همچنین این گزاره که 

نیز به معنای آگاهی فقیه از شرایط و مسائل فرهنگی جامعه زمان خویش است. اساساً 

بودن فهم فقه در  ؛ بنا بر این ربطی به جبری«است»است نه « باید»این گزاره صحبت از 

۲۲۱-۲۲۴میانه فرهنگ زمانش ندارد)ص ). 

 مُجزی بودن عمل و صحت فهم فقیه

https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D8%AE%D9%85%DB%8C%D9%86%DB%8C
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D8%A2%DB%8C%D8%AA%E2%80%8C%D8%A7%D9%84%D9%84%D9%87_%D8%AE%D9%85%DB%8C%D9%86%DB%8C


 

 

فقیهان شیعه معتقدند که اگر فتوای مجتهدی تغییر کرد، اعمال پیشین او و مقلدانش که 

طبق فتوای قبلی انجام شده است مُجزی )موجب برائت ذمه( است. این بدان معنا 

صحیح و مطابق با واقع بوده است؛ چرا که در اینجا فقط نیست که هر دو فهم مجتهد 

 .صحبت از إجزا و برداشته شدن تکلیف است نه تطابق فقهم فقیه با واقع

 تفاوت هرمنوتیک کلاسیک با فقه

دهد که این نظریه هرمنوتیکی از توضیح می« اریک هرش»نویسنده پس از بررسی نظر 

های جهات بسیاری مشابه نظریه تفسیر متن در سنت فقهی است؛ اما از نظر او تفاوت

ها را کاملاً همسان ندانیم. برای مثال نظریه شود تا آنموجود میان این دو نظریه باعث می

شود. این در حالی است می« نیت مولف»و « معنای کلام» هرش منجر به یکی دانستن

است. اصول « معنای کلام من»غیر از « مقصود من»تواند گاهی بگوید: که گوینده می

و بلکه « مراد جدی»و « مدلول تصوری»فقه، به خلاف نظر هرش، با تمایزگذاری میان 

نویسنده در (. ۲۵۲د)صکناین مسئله را حل می« مدلول تفهیمی»و « مدلول استعمالی»

کند تا تعارضات موجود در دهد این تقسیمات در اصول فقه کمک میادامه توضیح می

(۲۴۲ -۲۲۱تعریف هرش از فهم و تفسیر نیز برطرف گردد)ص . 

تر در برابر هرمنوتیکتفسیر کامل  

ای کند که متن دارگونه بیان مینویسنده ارزیابی نهایی خود در برابر هرمنوتیک را این

معنایی نهایی است که همان مراد متکلم یا نیت مؤلف است. همچنین بایستی میان 

گیرد و همچنین مفاهیمی که آن الفاظ برای آن وضع مراد گوینده و الفاظی که به کار می

شوند باید ارتباط باشد. تفسیر ای که برای آن الفاظ محسوب میمجازی اند یا معانیشده

همه مراد آن  است که بتواند مراد متکلم را کشف کند؛ هرچند بهصحیح نیز آن تفسیری 

توانیم عرض عریضی از تفاسیر داشته نرسد. از این رو ما تفسیر کامل و کاملتر داریم و می

باشیم که در عین صحت، نسبت به دیگری ناقص باشد، به ویژه درباره قرآن که متکل آن، 

وسیع است و ما فقط به اندازه ظرفیت خود از  عالمِ مطلق است و معانی الفاظ او بسیار

(۲۴۱بریم)صآن بهره می . 

 قبض و بسط شریعت

نویسنده در پی آراء عبدالکریم سروش، به دنبال پاسخ دادن به این مسئله است که آیا 

فهم دینی همواره در حال تغییر است و این تغییر فرایندی تکاملی دارد یا خیر. هادوی 

ری به معنای واقعی کلمه است. از نظر او دانش را در دو معنای منکر تحول معارف بش

هایی که در کنار هم کلیت یک علم را تشکیل برد: اول مجوعه گزارهمجزا به کار می

دهند و دوم هر گزاره یا به تعبیر نویسنده هر دانسته مجزا. او رویکردی انباشتی به می

ها و رفع خطاهای گذشته درون کلیت نستهدانش دارد و تحول را فقط از طریق افزایش دا

توان گفت، درباره داند. بنابراین آنچه درباره مجموعه یک علم میعلوم ممکن می

کند؛ اما خودِ هر های آن صادق نیست. علم به شکل انباشتی پیشرفت میگزاره

هر  به معنای نزدیک شدن« تکامل دانسته»کند. بنابراین اگر تکامل پیدا نمی« دانسته»

دانسته به حقیقت باشد، امری باطل است؛ چرا که دانسته فقط یا صادق است و یا کاذب 



 

 

و امری مشکک نیست. همچنین اگر منظور این نظریه تحولی کیفی در فهم بشری از 

موضوعاتی چون دین باشد، بیانی مبهم از آن دارد و به درستی قابل فهم یا نقد نیست. 

علاوه بر این که  -معرفت بشری در نظریه قبض و بسط شریعت بنابراین از نظر او پیشرفت 

(۷۱۱-۷۵۱قابل قبول نیست)ص -بیانی مبهم دارد  . 

 ارزیابی

هادوی تهرانی در این اثر با دقت نظر بالایی به طرح مباحث کلامی پرداخته است. این 

بندی منطقی کتاب و همچنین توضیحات مفصل و بیان روشن دقت نظر در کنار، دسته

نویسنده در هر بخش، باعث شده تا اثری قابل استفاده در این حوزه شکل بگیرد و با 

سال از نخستین انتشار )تا زمان انتشار این معرفی( همچنان قابل استفاده  ۲۵گذشت 

 .باشد

رسد ورود هادوی به مباحث شش هرمنوتیست و پدیدارشناس در هر حال، به نظر می

 -هرمنوتیک تقریبا نیمی از کتاب را به خود اختصاص داده  رغم اینکهعلی -باعث شده تا 

توضیحاتی کافی و دقیق ارائه نگردد. ارجاع به منابع دست دوم نیز بر این مسئله افزوده 

گران است. با این حال، نوشتن کتابی با این موضوع و با ارجاعت فراوان به آثار پژوهش

دارد. بنا بر این، در زمان انتشار کتاب )دهه زبان نشان از زحمت فراوان نویسنده انگلیسی

توانسته دریچه آشنایی بسیاری از هفتاد شمسی(، توضیحات کتاب درباره هرمنوتیک می

پژوهان حوزه فقه و کلام با این مباحث باشد؛ اما با مرور زمان و طلاب، دانشجویان و دانش

درآمدهای فراوان هرمنوتیک  پدید آمدن تحقیقات گسترده در این موضوع و حتی پدید آمدن

توجهی از کتاب اهمیت علمی خود را از  رسد بخش قابلدر زبان فارسی، به نظر می

های جدیدی از اثر تا حدود زیادی توانست با ارائه ویراستدست داده است. امری که می

 .برطرف گردد

ماهنامه کتاب ماه دین نیز در شماره اردیبهشت ۱۷۴۵ش خود به معرفی این اثر پرداخته 

 [۲].است

 

https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%DA%A9%D9%84%D8%A7%D9%85%DB%8C_%D8%A7%D8%AC%D8%AA%D9%87%D8%A7%D8%AF_%D8%AF%D8%B1_%D8%A8%D8%B1%D8%AF%D8%A7%D8%B4%D8%AA_%D8%A7%D8%B2_%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86_%DA%A9%D8%B1%DB%8C%D9%85_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-6

