
 

 

 چکیده

کتابی فقهی در حوزه قوانین و مقررات  انگاری در حوزه مباحات شرعیمبانی فقهی جرم

است که مجازاتهای جرایم میراث فرهنگی را از نظر  کیفری به قلم سید محسن فتاحی

های شرعی و قانونی، تنها به باور نویسنده، از میان مجازات کند.فقهی بررسی می

های بازدارندۀ حکومتی، قابل تطبیق بر جرایم علیه میراث فرهنگی است. مؤلف مجازات

داند که مصلحت جمعی در میان باشد و به زمانی حکومت را مجاز به اصدار حکم می

ی کردهای فردی تعد  حدی قوی باشد که بتوان با آن به آزادی . 

مؤلف در ادامه به بررسی دو مجازات مهم در باب جرایم علیه میراث فرهنگی 

او پس از بررسی ادله این مجازاتها، این ادله را  .و مجازاتهای مالی حبس :میپردازد

ملیه تمسک کرده و در ناکافی دانسته است. نگارنده برای حل این مسئله به اصول ع

داند. البته طبق نظر او، های بازدارنده، اصل را بر جواز مجازات از جانب حکومت میمجازات

الید  هایی که گناه نیستند، مبسوطهای بازدارنده در جرمحکومت در جعل در مجازات

ن تواند به امر به معروف و نهی از منکر اکتفا کند. مؤلف در پایانیست و تنها می

رفت از این کند و برای برونرویِ قوانین میراث فرهنگی را مطرح میهای پیشچالش

دهدهای مبنایی و بنایی ارائه میحلها، راهچالش . 

 معرفی کتاب

انگاری در حوزۀ مباحات شرعی با تطبیق بر جرایم علیه میراث کتاب مبانی فقهی جرم

فرهنگی، به قلم سیدمحسن فت احی، در حوزه قوانین و مقررات کیفری نوشته شده است 

کند. سید های جرایم مربوط به میراث فرهنگی را از نظر فقهی بررسی میو مجازات

است و میراث فرهنگی بررسی فقهی  محسن فت احی از اساتید دانشگاه ادیان و مذاهب

 .از آثار دیگر او در فقه معاصر بهشمار میآید حقوقی

 ساختار کتاب

شناسی و طرح مبانی کتاب یک پیشگفتار و دو فصل دارد. فصل نخست که متکفل موضوع

نده در گفتار شود. نویسفقهی است، سه گفتار دارد. در گفتار نخست، کلیات بیان می

پردازد که آیا تعزیر های جرایم علیه میراث فرهنگی میدوم به بررسی ماهوی مجازات

اند. نگارنده در گفتار سوم به بررسی دو مجازات های بازدارندههستند یا از نوع مجازات

پردازد. در فصل دوم های مالی میمیراث فرهنگی، یعنی حبس و مجازات مهم در حوزه

رفت از هایی برای برونحلهای التزام به قوانین میراث فرهنگی بررسی و راهشکتاب چال

هایی برای حل مشکلات میراث ها مطرح شده است. نگارنده در پایان توصیهاین چالش

 .فرهنگی کشور بیان کرده است

ها و تطبیق آن بر جرایم علیه میراث فرهنگیانواع مجازات  

رعی را به چهار نوعِ حد ، تعزیر، قصاص و دیات تقسیم های شسیدمحسن فت احی مجازات

کرده و در کنار آنها از مجازات جدیدی به نام مجازات بازدارنده نام برده است. مجازات 

گذار است که در قبال تخلف از مقررات بازدارنده در قوانین شرع نیامده و مطابق ذوق قانون

https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%B3%DB%8C%D8%AF_%D9%85%D8%AD%D8%B3%D9%86_%D9%81%D8%AA%D8%A7%D8%AD%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%AD%D8%A8%D8%B3?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%D8%AC%D8%A7%D8%B2%D8%A7%D8%AA%E2%80%8C%D9%87%D8%A7%DB%8C_%D9%85%D8%A7%D9%84%DB%8C?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D8%AF%D8%A7%D9%86%D8%B4%DA%AF%D8%A7%D9%87_%D8%A7%D8%AF%DB%8C%D8%A7%D9%86_%D9%88_%D9%85%D8%B0%D8%A7%D9%87%D8%A8?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D8%AB_%D9%81%D8%B1%D9%87%D9%86%DA%AF%DB%8C_%D8%A8%D8%B1%D8%B1%D8%B3%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AD%D9%82%D9%88%D9%82%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D8%AB_%D9%81%D8%B1%D9%87%D9%86%DA%AF%DB%8C_%D8%A8%D8%B1%D8%B1%D8%B3%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AD%D9%82%D9%88%D9%82%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%85%DB%8C%D8%B1%D8%A7%D8%AB_%D9%81%D8%B1%D9%87%D9%86%DA%AF%DB%8C_%D8%A8%D8%B1%D8%B1%D8%B3%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AD%D9%82%D9%88%D9%82%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)?redlink=1


 

 

های های پنجگانه، مجازاتمیان مجازاتنویسنده از (. ۰۲-۰۲شود )صحکومتی تعیین می

داند. او در حد ، قصاص و دیات را قابل تطبیق بر مجازاتِ جرایم علیه میراث فرهنگی نمی

پردازد تا مانده، یعنی تعزیر و مجازات بازدارنده میادامه به بررسی دو نوع مجازات باقی

(۰۲نوع مجازات جرایم علیه میراث فرهنگی را مشخص کند )ص . 

شودتعزیر شرعی شامل جرایم علیه میراث فرهنگی نمی  

به گفته مؤلف برای این که مجازات جرایم علیه میراث فرهنگی، از نوع مجازات تعزیری 

دانسته شود، لازم است دایرۀ تعزیر فراتر از گناهان دانسته شود؛ زیرا بدون تردید جرایم 

هستند که حکومت به خاطر « مباحاتی»نیستند، بلکه « گناه»علیه میراث فرهنگی 

انگاشته استمصالح جامعه آنها را جرم   ( ۰۲-۰۲ ). 

توان با نظر برخی کند. او معتقد است نمینگارنده در ادامه گستره تعزیر را بررسی می

اند، همراهی کرد. به باور فت احی، جریان فقیهان که تعزیر را مختص گناهان کبیره دانسته

ارد تنصیص تعزیر در مطلق گناهان صغیره نیز فاقد دلیل است، بلکه تعزیر تنها در برخی مو

پردازد که آیا بر اساس مؤلف در ادامه به این بحث می(. ۹۳-۰۲شود )شده، جاری می

ادله، تعزیر به گناهان انحصار دارد یا علاوه بر گناهان، مواردی را که گناه نیستند، ولی به 

شود. او پس از بررسی ادلۀ جواز تعزیر در اند را هم شامل میانگاری شدههر دلیلی جرم

رسد که تعزیر نسبت به رگناهان )برخی روایات و دلیل حفظ نظام( بدین نتیجه میغی

افعالی قابل اثبات است که به عنوان اولی گناه باشند و از آنجا که جرایم علیه میراث 

فرهنگی، به عنوان اولی گناه نیست، مجازات تعزیر نسبت به این جرایم قابل اثبات 

(۲۹-۹۳نخواهد بود )ص . 

های آنقهی احکام حکومتی و ویژگیمبانی ف  

های بازدارنده را قابل های پنجگانه، تنها مجازاتپس از آنکه نویسنده از میان انواع مجازات

تطبیق بر جرایم علیه میراث فرهنگی دانست، به بررسی مبانی فقهی احکام حکومتی و 

حکم حکومتی به  های بازدارنده ازپردازد؛ چرا که مشروعیت مجازاتهای آن میویژگی

او را اصل  دست میآید. او مشروعیت حکومت اسلامی، اختیارات حاکم و ولایت مطلقه

داند، ها را مبنای صدور حکم حکومتی میفرض این تحقیق قرار داده و آنموضوعه و پیش

زیرا حکومت اسلامی مشروعیت خود را در جعل احکام حکومتی بر این اصول قرار داده 

) است ۲۲-۲۲ ). 

اول حکم سازد. دیدگاه نویسنده در بحث بستر حکم حکومتی دو دیدگاه را مطرح می

داند، یعنی تنها موضوعاتی حکومتی را فقط در باب مباحات )منطقة الفراغ( قابل صدور می

که شارع از تشریع احکام در این حوزه خودداری کرده است. دیدگاه دوم با تمسک به 

اطلاق ادله ولایت فقیه، معتقد است، علاوه بر مباحات، الزامیات نیز در قلمرو احکام 

که به نظر امام خمینی )که دیدگاه دوم را اختیار کرده است( ارند؛ چنانحکومتی قرار د

تواند از هر امری )حتی عبادات( که جریان آن مخالف مصالح اسلام است، حکومت می

مانع شود. صلح حدیبیه یکی از مصادیق دخالت حکومت در حوزه الزامیات است که در آن 

منوعیت( قرار گرفت. فت احی نیز دیدگاه وجوب حج )الزامیات( مشمول حکم حکومتی )م

https://ency.feqhemoaser.com/fa/edit/%D9%88%D9%84%D8%A7%DB%8C%D8%AA_%D9%85%D8%B7%D9%84%D9%82%D9%87_%D9%81%D9%82%DB%8C%D9%87?redlink=1


 

 

دوم را هم از جهت اطلاقات آیات، هم از جهت درک عقلایی و هم از جهت تناسب حکم و 

(۲۵-۲۴داند )صتر از دیدگاه نخست میموضوع، منطقی . 

 گسترش حکم حکومتی تا مصالح اهتمامی

ن ضوابط مؤلف معتقد است حکم حکومتی مبتنی بر وجود مصلحت است. وی از میا

هفتگانه مصلحت، تنها به دو مورد از آنها که با موضوع بحث ارتباط بیشتری دارد، اشاره 

داشتن مصلحت است؛ یعنی زمانی که مصلحت ضروری کند. ضابطۀ نخست ضرورتمی

تواند مبنای حکم حکومتی قرار گیرد. به نظر نویسنده، مصالح اهتمامی هم باشد می

تواند ی باشد و در صورت تشخیص چنین مصلحتی، حاکم میتواند مبنای حکم حکومتمی

داند که رعایتشان ضروری یا حکم حکومتی صادر کند. او مصالح اهتمامی را مصالحی می

حرجی نیست، ولی مورد توجه عقلا است. او برای این نظر خود، به روایتی از امام 

تسنن، شرکت بیماران اهل کند که بر اساس آن امام)ع( به عیادت ازصادق)ع( استناد می

در حالی که هیچیک  [۵]در تشییع جنازههای آنان و نمازگزاردن با آنان دستور داده است، 

از این کارها ضرورت یا حرج ندارد. نویسنده در ادامه بحث فراتر رفته، صرف وجود مطلوبیت 

 او ضابطه(. ۲۲-۲۵کند )صعقلایی را مبنای معتبری برای صدور حکم حکومتی قلمداد می

(۲۲دوم را احراز قطعی، بلکه احراز ظنی مصلحت دانسته است )ص . 

فرهنگی در قانونمیراث ایم علیههای جربررسی مجازات  

های مرتبط با میراث ترین مجازاتفت احی در گفتار سوم از فصل نخست، مبانی فقهی مهم

های مالی را از بررسی فرهنگی در قانون مجازات اسلامی، یعنی مجازات حبس و مجازات

کندمی . 

 نقد ادله مجازات حبس

نویسنده برای اثبات مشروعی ت مجازات حبس به عنوان مجازاتی عام )غیر از موارد مربوط 

های قرآنی، روایی، عقلی و عقلایی را بررسی کرده است. به باور او، به حبس ابد( دلیل

یک از آیات قرآن برای اثبات مشروعی ت حبس مجرم یا مت همِ مسلمان، کافی نیست هیچ

هایی که برای اثبات مشروعی ت حبس بیان شده، بر ه گفته او روایتکه بچنان(. ۱۲-۱۵)ص

ها، یا به عنوان مقدمۀ انجام کار کند؛ چون حبسِ ذکرشده در این روایتمد عا دلالت نمی

دیگر و یا به سبب سیاست خاص حکومتی، انجام شده است؛ مثلاً بر اساس مرفوعۀ 

امام علی)ع( از باب مقدمه و برای در امانماندن مردم، به حبس کردن  [۰]برقی، 

علی)ع( به سبب  [۹]مجرمان دستور داده است. همچنین طبق موث قه غیاث بن ابراهیم، 

اند، حبس شوند داد افرادی که شهادت دروغ دادهمی تشدید مجازات حکومتی، دستور

(۴۰-۱۲)ص . 

در توضیح دلیل عقلی گفته شده، حفظ نظام و صیانت از مصالح مردم عقلاً واجب است. 

نویسنده این استدلال عقلی را با اشکالاتی مواجه دانسته است؛ از جمله اینکه: اولاً 

د و در موارد دیگر چنین تلازمی نیست، عقل و شرع، تنها در مستقلات عقلیه تلازم دارن

کردن مجرم تأمین شود و راه دیگری غیر ثانیاً چنین نیست که امنیت مردم، تنها با محبوس

سیرۀ عقلا دلیل چهارمی است که برای مشروعی ت حبس بیان (. ۴۹-۴۰از آن نباشد )ص

https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AC%D8%B1%D9%85%E2%80%8C%D8%A7%D9%86%DA%AF%D8%A7%D8%B1%DB%8C_%D8%AF%D8%B1_%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%AD%D8%A7%D8%AA_%D8%B4%D8%B1%D8%B9%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AC%D8%B1%D9%85%E2%80%8C%D8%A7%D9%86%DA%AF%D8%A7%D8%B1%DB%8C_%D8%AF%D8%B1_%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%AD%D8%A7%D8%AA_%D8%B4%D8%B1%D8%B9%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-1
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AC%D8%B1%D9%85%E2%80%8C%D8%A7%D9%86%DA%AF%D8%A7%D8%B1%DB%8C_%D8%AF%D8%B1_%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%AD%D8%A7%D8%AA_%D8%B4%D8%B1%D8%B9%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-2
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AC%D8%B1%D9%85%E2%80%8C%D8%A7%D9%86%DA%AF%D8%A7%D8%B1%DB%8C_%D8%AF%D8%B1_%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%AD%D8%A7%D8%AA_%D8%B4%D8%B1%D8%B9%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-2
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AC%D8%B1%D9%85%E2%80%8C%D8%A7%D9%86%DA%AF%D8%A7%D8%B1%DB%8C_%D8%AF%D8%B1_%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%AD%D8%A7%D8%AA_%D8%B4%D8%B1%D8%B9%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-3
https://ency.feqhemoaser.com/fa/view/%D9%85%D8%A8%D8%A7%D9%86%DB%8C_%D9%81%D9%82%D9%87%DB%8C_%D8%AC%D8%B1%D9%85%E2%80%8C%D8%A7%D9%86%DA%AF%D8%A7%D8%B1%DB%8C_%D8%AF%D8%B1_%D8%AD%D9%88%D8%B2%D9%87_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%AD%D8%A7%D8%AA_%D8%B4%D8%B1%D8%B9%DB%8C_(%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8)#cite_note-3


 

 

ها از مجازات حبس کرده و آن را پذیرفته است. او معتقد است، در طول تاریخ، تمام گروه

اند و اگر این مجازاتِ دیرپا مورد تأیید شارع نبود، باید صراحتاً با آن مخالفت سود جسته

ها به معنای غفلت از کرد. او فراتر رفته، معتقد است نگاه تعب دی به جرایم و مجازاتمی

ندی و ... رفتن دولت اسلامی از سنگسار، پرتاب از بلهاست. او طفرهماهی ت و اهداف آن

داند، نه دلیلی بر نافرمانی از ها میدر عصر حاضر را دلیلی بر عدم کارایی این مجازات

نگارنده در ادامه دو اشکال وارد شده بر دلیل روش عقلا را مطرح کرده، (. ۴۱-۴۹شارع )ص

(۴۲-۴۱دهد )صاز آنها پاسخ می . 

های مالیمبانی فقهی مجازات  

فرض بحث قرار های مالی، مسائلی را پیشقهی مجازاتنگارنده برای بررسی مبانی ف

بودن مجازات مالی های مالی و ثابتی مجازاتالجملهداده است؛ از جمله: مشروعی ت فی

های مالی را در دو )به غیر از تعزیرات مالی( در شریعت. وی ادله مشروعی ت مجازات

-۴۲)مصادره اموال( )ص سلب مالکی ت. ۰های نقدی، جریمه. ۵کند: بخش بررسی می

۲۵) . 

های نقدیادله مشروعیت جریمه .۵  

های نقدی بیان کرده است. سید محسن فت احی هفت دلیل را برای مشروعی ت جریمه

ای که به آن استناد دلایل قرآنی و روایی دو دلیل نخست است. به باور نگارنده، تنها آیه

سوره طه( ناظر به اعتقادات است و جنبۀ جزایی ندارد. او در ادامه چهار  ۳۴شده )آیه 

یک از روایات ارائه گیرد که هیچی کرده و و در پایان چنین نتیجه میدسته از روایات را بررس

شان بر مدعا ناکافی است و یا شده بر مشروعی ت جزای نقدی دلالت ندارد؛ چون یا دلالت

(۳۲-۲۵جزای ذکر شده در آنها، از باب پیشگیری از وقوع جرم و یا از باب کف اره است )ص . 

ها با داشتن جریمهملازمه. ۵اند: ا را بررسی کرده، چنینپنج دلیل دیگری که نویسنده آنه

شدن آن از باب ها و مشروعتأمین منابع مالی حکومت از جریمه. ۰ذات حکومت اسلامی، 

تلقی ولایت به عنوان عقدی بین حاکم و مردم، و شرعی شدن . ۹مقدمه واجب، 

دلیل اولیت قطعی مشروعیت مجازات مالی به . ۲ها از باب شرط ضمن عقد، جریمه

سیره عقلا. نویسنده با مناقشه در . ۲های بدنی )حدود و تعزیرات(، نسبت به مجازات

های نقدی کافی یک از آنها را برای اثبات مشروعیت جریمهصحت این پنج دلیل، هیچ

(۳۴-۳۲داند )صنمی . 

 ادله مشروعیت مصادرۀ اموال .۰

داند که از راه شرعی به دست آمده میمؤلف بحث مصادرۀ اموال را مختص به اموالی 

داند؛ زیرا اموال باشند و این بحث را در اموالی که از راه حرام به دست آمده، جاری نمی

آمده از راه غیرشرعی، از ابتدا در تملک شخص نیست تا مصادرۀ آن لازم آید. او به دست

ل اهلی ت )مانند ارتداد( در بحث مصادرۀ اموال مشروع نیز میان سلب مالکی ت ناشی از زوا

گذارد. نگارنده معتقد است مصادرۀ مجازاتی در و مصادره به عنوان مجازات فرق می

شریعت مطلقا ثابت نیست و هیچ دلیل عقلی، نقلی و تاریخی به سود آن وجود ندارد 

(۳۳-۳۴)ص . 



 

 

های مالیاصل عملی در مجازات  

سنده به اصول عملیه تمسک کرده، های مالی، نویبا فقدان دلیل بر مشروعیت مجازات

داند. البته طبق نظر او، حکومت در جعل اصل را بر جواز مجازات از جانب حکومت می

های بازدارنده برای الید نیست و لازم است در مجازات های غیرمنصوص، مبسوطمجازات

(۵۲۵-۵۲۲جرایم غیرمعصیت، به امر به معروف و نهی از منکر اکتفا کند )ص . 

های قوانین میراث فرهنگیچالش  

نگارنده در فصل دوم احکام حکومتی صادر شده در حکومت غیرمعصوم را با دو چالش 

های مادی و نفسانی. او انگیزه. ۰خطا در تشخیص مصلحت و ضرورت، . ۵داند: مواجه می

های حوزه میراث فرهنگی را به داشتن مصلحتمعتقد است، در صورتی که نتوان ضرورت

شود؛ زیرا مقتضای رو میاثبات کرد، مشروعیت اعمال این قوانین با مشکل روبه درستی

(۵۹۲-۵۰۱های فردی است )صاصل عملی حفظ آزادی . 

هارفت از چالشهای برونحلراه  

رفت از چالش تعارض احکام اولیه و احکام حکومتی در حوزه نویسنده در ادامه برای برون

دهدی و مبنایی ارائه میحلهای بنایمیراث فرهنگی، راه . 

های بناییحلراه  

تواند ارائه خدمات های بنایی که مؤلف ارائه داده این است که حکومت میحلیکی از راه

اجتماعی، مانند انشعاب آب و برق، برای مالکان میراث فرهنگی را مشروط به تبعیت و 

ن حال فت احی، این راه چاره را التزام به قوانین مورد نظر سازمان میراث فرهنگی کند. با ای

(۵۹۱-۵۹۹داند )صهای جایگزین را لازم میهایی مواجه دانسته، ارائه راهبا محدودیت . 

های مبناییحلراه  

دهد که نتیجه آن، ای شکل میگونهحلهای مبنایی، مبنای بحث را بهفت احی در تبیین راه

های مبنایی این د. یکی از راهمشروعی ت احکام حکومتی در حوزه میراث فرهنگی باش

است که مشروعیت حکومت ناشی از رأی مردم دانسته شود. در چنین فرضی، مردم 

توانند با بیعت کردن، سلطه خود بر مال و جانشان را به صورت برای منافع خود می

کار را به لحاظ نظری ممکن دانسته، اما به لحاظ مشروط اسقاط کنند. نویسنده این راه

داندهایی مواجه میبا اشکال عملی  ( ۵۹۳-۵۲۵ ). 

ای کار، اصول عامههای ارائه شده است. در این راهحلنگاه حکومتی به احکام اولی ه، از راه

ای بر مالکیت افراد وجود ندارد، بلکه محدودۀ اصل سلطنت و حقوق مالکانۀ مردم، محدوده

شود که با تصمیمات حکومت مقی د شده است. طبق این بیان، تقسیم احکام دانسته می

ه و احکام حکومتی، یا تلقی احکام حکومتی به عنوان احکام ثانویه، نادرست به احکام اولی

های عقلایی به کار گرفته و گذاری روشخواهد بود. همچنین در سایه این راهکار، در قانون

شوداز استنادهای مداوم به ضرورت، احکام ثانویه و اعِمال ولایت پرهیز می  ( ۵۲۵-۵۲۹ ). 



 

 

کار قبلی است و آن نگاه حداقلی به دین است. بر مقابل راه حل دیگر نویسنده، درراه

اساس این مبنا، شریعت در مسائل اقتصادی، اجتماعی، سیاسی و حقوقی، به جز در 

کند. در این موارد محدود، دخالت چندانی ندارد و تنها به صورت کلی، قواعدی را بیان می

های عقلایی توجه عاملی، به دیدگاهدیدگاه برای تفسیر و توضیح ادله احکام قضایی و م

های فردی با توجه به رو ادله مالکیت افراد اطلاق نخواهد داشت و آزادیاینشود؛ ازمی

(۵۲۲-۵۲۵شود )صدیدگاه عقلا در مسائل اجتماعی و مصالح آن، درک می . 

 


